
ATTUALITÀ 

Le religioni possono e devono 
avere un ruolo significativo 
nella costruzione della pace, 

dello sviluppo e della giustizia in un 
processo di integrazione armonica tra 
popoli e culture diverse. Finora pur-
troppo non è stato sempre così e la 
storia dell’umanità ce lo dimostra am-
piamente. Per contribuire allo svilup-
po di un nuovo umanesimo le religio-
ni devono superare le divisioni, l’e-
sclusivismo e l’intolleranza che han-
no contrassegnato una buona parte 
del loro cammino.  Lo scrittore e filo-
sofo indiano Rabindranath Tagore ri-
corda che: “Quando una religione ha 
la pretesa di imporre la sua dottrina 
all’umanità intera, si degrada a tiran-
nia e diventa una forma d’imperiali-
smo”. E’ ormai giunto il tempo di ri-
cercare i termini di un vero dialogo 
interreligioso attraverso la riscoperta 
dei valori comuni alle grandi religio-
ni, ricordando la storica Giornata per 
la Pace del 27 ottobre 1986 voluta da 
Giovanni Paolo II ad Assisi dove si 
sono incontrati i rappresentanti delle 
grandi religioni: buddhismo (Japan 
Buddhist federation-Delegazione ten-
dai-Rissho Kosei kai-Myochikai), 

confucianesimo, cristianesimo (Chie-
sa Cattolica Romana - Chiese Orto-
dosse - Antiche Chiese dell’Oriente - 
Comunità ecclesiali, Federazioni, Al-
leanze e Organizzazioni cristiane 
d’Occidente), ebraismo, giainismo, 
induismo, islamismo, shintoismo, 
sikhismo, tenrikyo, tradizionali africa-
ne, zoroastrismo. Memorabile in que-
sto senso è stato anche l’incontro che 
si è tenuto il 24 gennaio 2002, in oc-
casione della “Giornata di preghiera 
per la pace nel mondo” sempre ad 
Assisi. Questa è stata la dichiarazione 
finale di forte impegno comune: 
“Mai più violenza, mai più guerra, 
mai più terrorismo! In nome di Dio 
ogni religione porti giustizia e pace, 
perdono e vita, amore”. Il dialogo in-
terculturale e interreligioso è prose-
guito poi negli anni successivi ad As-
sisi, tanto che dal 17 al 20 aprile 2012 
oltre 250 teologi e rappresentanti del-
le principali religioni del mondo pro-
venienti da 54 Paesi si sono incontrati 
per riflettere insieme su un ecumeni-
smo capace di andare oltre gli schemi, 
svincolando il confronto dalle sole 
questioni dottrinali per allargarlo ad 
un orizzonte di concretezza e 
quotidianità attraverso il 
contributo di voci diver-
se non solo in termini 
di fede ma anche di 
cultura, età e pro-
venienza.  
Questa visione 
è stata in qual-
che modo uffi-
cialmente rico-
nosciuta dalle 
Nazioni Unite 
che hanno pro-

clamato la Giornata mondiale della 
Fraternità Umana che si è celebrata il 
4 febbraio per promuovere la pace e 
la cooperazione internazionale. L’ini-
ziativa dell’ONU, ratificata dall’As-
semblea Generale, ha preso spunto 
proprio dagli sforzi dei leader religio-
si, in particolare da parte di Papa 
Francesco e del Grande Imam di Al-
Azhar, Ahmad al-Tayyib, che il 4 feb-
braio 2019 ad Abu Dhabi, ha portato 
alla firma del documento dal titolo 
“Fraternità umana per la pace nel 
mondo e la convivenza”. Come ebbe 
modo di affermare il Segretario Ge-
nerale delle Nazioni Unite António 
Guterres: “In questi tempi turbolenti 
e difficili, dobbiamo stare insieme per 
la pace e l’armonia. Per questo espri-
mo il mio profondo apprezzamento 
per lo straordinario servizio nella 
promozione delle relazioni interreli-
giose che trova la sua massima 
espressione in questa storica dichia-
razione sulla fratellanza umana, una 
dichiarazione estremamente impor-
tante quando assistiamo ad attacchi 

LA GIORNATA MONDIALE ONU  
DELLA FRATERNITÀ UMANA

Studioso di Scienze Umane e dei  
Diritti Fondamentali, Fondatore e Presidente di  

Unipax, NGO associata al DGC delle Nazioni Unite.

ORAZIO PARISOTTO



 ATTUALITÀ

24 | FIAMMA CREMISI

così drammatici alle nostre libertà ci-
vili e religiose”. Conseguenza diretta 
di quell’incontro e di quella Dichia-
razione è stata nel 2020 la pubblica-
zione dell’enciclica sociale di Papa 
Francesco “Fratelli tutti” dove la fra-
ternità e l’amicizia sociale sono le 
vie indicate dal Pontefice per costrui-
re un mondo migliore, più giusto e 
pacifico, con l’impegno di tutti: po-
polo e istituzioni, ribadendo con for-
za il no alla guerra e alla globalizza-
zione dell’indifferenza. La fraternità 
è da promuovere non solo a parole, 
ma nei fatti. Fatti che si concretizza-
no nella “politica migliore”, quella 
non sottomessa agli interessi della fi-
nanza, ma al servizio del bene comu-
ne, in grado di porre al centro la di-
gnità di ogni essere umano e di assi-
curare il lavoro a tutti, affinché cia-
scuno possa sviluppare le proprie ca-
pacità. Una politica che, lontana dai 

populismi, sappia trovare soluzioni a 
ciò che attenta contro i diritti umani 
fondamentali e che punti ad elimina-
re definitivamente la fame e la tratta. 
Al contempo, Papa Francesco sotto-
linea che un mondo più giusto si rag-
giunge promuovendo la pace, che 
non è soltanto assenza di guerra, ma 
una vera e propria opera “artigiana-
le” che coinvolge tutti.  Di qui deriva 
la condanna che il Pontefice fa della 
guerra, “negazione di tutti i diritti” e 
non più pensabile neanche in una 
ipotetica forma “giusta”, perché or-
mai le armi nucleari, chimiche e bio-
logiche hanno ricadute enormi sui ci-
vili innocenti. In questa prospettiva le 
religioni mondiali dovrebbero identi-
ficare i loro tratti comuni e magari 
stabilire un piccolo elenco di regole 
fondamentali, che possa essere accet-
tato da tutte: a partire dalla cosiddetta 
“regola d’oro”. Tutte le culture cono-
scono questo principio di reciprocità 
che in italiano recita: “Non fare agli 
altri ciò che non vuoi che gli altri 
facciano a te”. Ma come si può tra-
durre questo principio in azioni co-

muni concrete al di là degli appelli 
congiunti per la pace e il disarmo?  
Martin Luther King ricordava che 
“Abbiamo imparato a volare come 
gli uccelli, a nuotare come i pesci ma 
non abbiamo imparato la semplice 
arte del vivere assieme come fratel-
li”. In questa interconnessione globa-
le dove dobbiamo sentirci tutti fratel-
li, diventa in un certo senso naturale 
il rispetto per ogni forma di vita e per 
ogni elemento della natura in cui il 
singolo è veramente parte e partecipe 
del tutto. Ciò comporta una confer-
ma della necessità di superare l’egoi-
smo ad ogni livello e rilancia i con-
cetti etici di fratellanza (fraternità), di 
amore, di libertà, di giustizia e di so-
lidarietà e ancora di rispetto per tutti 
e per il tutto in una visione olistica, 
organicistica, ecologica, del mondo. 
La fraternità e la solidarietà se real-
mente vissute e applicate possono 
rendere la nostra società veramente 
umana. Fortunatamente ci sono ini-
ziative incoraggianti che si muovono 
in questa direzione. Particolarmente 
importante è tra le altre l’attività di 

Papa Francesco e lo sceicco 
 Ahmad al-Tayyeb, Grande imam di 
al-Azhar (foto: www.cristianitoday.it)



ATTUALITÀ 

FIAMMA CREMISI | 25 

“Religions for Peace” una organizza-
zione internazionale fondata da ap-
partenenti alle grandi tradizioni reli-
giose mondiali a Kioto nel 1970 che 
opera per un mondo nel quale le co-
munità religiose possano cooperare 
effettivamente per la pace promuo-
vendo concrete iniziative comuni, il 
cui motto è: “Different Faiths, Com-
mon Action” (Fedi diverse, azioni 
comuni). È interessante e utile far co-
noscere anche il lavoro svolto nel-
l’ambito del “Progetto per un’etica 
mondiale” attraverso il quale il teolo-
go cattolico Hans Küng ha tentato di 
identificare i tratti comuni delle reli-
gioni mondiali e di stabilire un picco-
lo elenco di regole essenziali, che 
possa essere accettato da tutte. Egli 
affermava, tra l’altro, che: “Quest’u-
nico mondo ha bisogno di un unico 
ethos fondamentale; quest’unica so-
cietà mondiale non ha certamente 
bisogno di un’unica religione e di 
un’unica ideologia, ha però bisogno 
di alcuni valori, norme, ideali e fini 
vincolanti e unificanti”. Concetti ri-
presi a Chicago (USA) anche dal 

“Parlamento delle religioni mondia-
li”, un’organizzazione interreligiosa 
internazionale, che ha pubblicato la 
“Dichiarazione per un’etica mondia-
le” che contiene i principi che do-
vrebbero ispirare tutti i movimenti 
religiosi. Senza dimenticare che in 
prima fila tra i promotori di queste 
iniziative troviamo sempre la Comu-
nità di Sant’Egidio che da anni ha 
avviato una collaborazione anche 
con il Dipartimento degli affari poli-
tici dell’Onu, testimoniando la possi-
bilità concreta di superare i muri che 
ancora dividono l’umanità, possibi-
lità attraverso la quale, ciascuno, pur 
mantenendo le proprie peculiarità 
culturali, può contribuire alla costru-
zione di un mondo migliore. In que-
sto sforzo di ricerca interculturale in-
terreligiosa risulta indispensabile, ol-
tre alla identificazione dei valori co-
muni a tutte le “grandi” culture e reli-
gioni, farli conoscere diffondendoli 
capillarmente, rendendo noto a tutti 
che esistono sufficienti motivi per su-
perare le millenarie barriere che ci 
dividono.  

Le istituzioni religiose possono far 
giungere messaggi di reciproco ri-
spetto, di pace e di civile convivenza 
a miliardi di persone. è giunta l’ora 
che ciò venga fatto senza esitazioni! 
Per dirlo con le parole di Chiara Lu-
bich Fondatrice Movimento dei Fo-
colari “Penso che ci siano nelle no-
stre religioni le medicine per curare 
questo mondo malato e riportarlo al-
la salute, all’armonia, alla pace”.

Il 4  febbraio è stato proclamato  
Giornata Mondiale della Fratellanza 
Umana dalle Nazioni Unite.  
Il concetto di fratellanza ha profonde 
radici storiche e, insieme a libertà ed 
eguaglianza, compone il motto  
della Rivoluzione francese e con essa 
trova un punto di sintesi e 
 rinnovamento, ponendo le basi per 
superare il fondamento religioso,  
comunitario o nazionale dell’essere 
fratelli, o sorelle, e tendere verso una 
dimensione internazionalistica e  
interculturale di tale legame. 


